
 

AgoràCultura 

Vedere e sentire il dolore di Gesù: così fiorì il Compianto su Cristo 

di Michele Dolz 

 

Un volume studia l’iconografia e ai numerosi casi tra Lombardia e Piemonte di un tema centrale nella svolta 

dal Medioevo all’Età Moderna, anche per l’influenza di domenicani e francescani. 

 

17 febbraio 2021 

 
Bruno Mori/Flickr/CCby2.0 | Il Compianto su Cristo morto di Agostino de Fondulis nel sacello di San Satiro a Milano 

 

Una delle composizioni iconografiche più teatrali, ma anche più devote, del repertorio cristiano è il 

Compianto su Cristo morto. Il corpo di Gesù, deposto dalla croce, giace a terra mentre una corona di piangenti 

gli stanno attorno: la Madonna, san Giovanni, la Maddalena, le altre donne, Giuseppe d’Arimatea e 

Nicodemo. Così nella versione più completa, che ovviamente ammette varianti. Gli appassionati d’arte 

ricorderanno le emozionanti figure di Guido Mazzoni (1450-1518) a Modena e in altre città, da Ferrara a 

Napoli. Ma la scena fu tra le più popolari nei secoli XV e XVI. Ora vede la luce una ricognizione sistematica dei 

Compianti lombardi e piemontesi, a cura di Renzo Dionigi e Filippo Maria Ferro: Teatri del sacro e del dolore. 

I Compianti in Lombardia e Piemonte tra Quattrocento e Cinquecento (Edizioni dei Soncino, 300 pagine in 

grande formato, Euro 220,00). 

Gli autori, ben noti nell’ambito scientifico medico, possiedono anche un curricolo mirabile nella storia 

dell’arte. Il volume è prefato dal cardinal Ravasi e raduna saggi di vari autori insieme a una dettagliata 

schedatura delle opere e alla documentazione fotografica. Si configura così come uno snodo necessario nello 

https://www.avvenire.it/agora
https://www.avvenire.it/agora/cultura
https://www.avvenire.it/redazione/michele-dolz-3008


studio di questo argomento. Sono ben sessantanove i gruppi scultorei qui catalogati. Vanno dagli esempi 

milanesi di fine Trecento (Bonino da Campione a San Marco, Jacopino da Tradate a Sant’Eustorgio e Hans 

Fernach in Duomo) fino a quello commovente di Giovanni D’Enrico a Novara (1640) e anche più tardi. Un 

arco di tempo non solo molto vasto ma quanto mai variegato, che ha visto nascere la devotio moderna, le 

osservanze, il protestantesimo, il Concilio di Trento, il rigore dei riformatori cattolici. Eppure, una medesima, 

invariata ispirazione rende uniformi queste opere, che pur nella varietà di stili mantengono lo stesso afflato. 

E ciò pone alcune domande alle quali nel libro si cerca risposta. O forse una sola: che cosa o chi ha ispirato 

una tale composizione, che non trova riscontro nei vangeli e nemmeno nell’arte antica? 

Si diceva prima dell’aspetto teatrale e in effetti siamo tutti d’accordo nel ritenere il Compianto una 

“cosificazione” di una scena che sicuramente faceva parte del teatro sacro. Come faceva parte della vita 

sociale il compianto di un morto. Ma con questo la domanda non fa che retrocedere di uno stadio: chi lo 

ispirò? Un pregevole saggio di Giovanni Gusmini esplora l’influenza degli ordini mendicanti, con speciale 

attenzione ai domenicani. Egli vede nel Compianto una derivazione della Vesperbild, ovvero la pietà intesa 

come la Madonna che tiene sul grembo il corpo irrigidito del Figlio morto. Di provenienza tedesca, l’immagine 

arrivò abbondante nel Nord Italia; la citata opera di Hans Fernach nel Duomo di Milano (1387) ne è ottima 

dimostrazione. Gusmini prende in esame la letteratura domenicana nordica, in particolare il Libretto 

dell’Eterna Sapienza di Enrico Suso (1330), che tra le altre considerazioni s’immedesima nel dolore della 

Madonna alla morte di Gesù e propone sentimenti analoghi al fedele: «I miei occhi contemplano il tuo volto 

morto, la mia anima copre di baci le tue ferite…». 

Parallelamente ci fu, in Italia più che altrove, l’influenza del francescanesimo, come ricorda anche Dionigi. 

Detto brevemente: nel XII secolo, san Bernardo, raccogliendo gli spunti di san Pier Damiani e altri, elabora e 

propone ai monaci una devozione più sensibile e umana, incentrata sull’umanità di Cristo. San Francesco e i 

suoi portano questa nuova sensibilità nelle piazze, rivolti al popolo. Non solo predicano in modo 

comprensibile e spesso affascinante ma fanno uso di tutti gli strumenti visivi che trovano: dai grandi crocifissi 

che inteneriscono fino alle sacre rappresentazioni. Si crea così una cultura che permea la società, la 

letteratura, le arti visive, tutto. Jacopone da Todi canta il pianto di Maria, il Sacro Monte di Varallo nasce dalla 

luce francescana. Il Compianto è un frutto naturale di tutto ciò. 

Vorrei qui amichevolmente aggiungere una tessera che merita attenzione. Le Meditazioni sulla vita di Cristo, 

per secoli attribuite a san Bonaventura e poi a un anonimo francescano trecentesco che ora molti identificano 

con Giovanni de’ Cauli. Mai libro così fu pubblicato, anche prima della stampa, né così influente. Con una 

semplicità e fantasia tutta francescana scrive la vita di Gesù indugiando su gustosi particolari che hanno fatto 

felici i pittori e gli scultori da allora in poi. Il testo fu in seguito “assorbito” nella Vita Christi di Ludolfo di 

Sassonia, altro bestseller assoluto. Nell’iconografia non si può sfuggire a questi libri. Ebbene, il nostro de’ 

Cauli (o chi per lui) si intrattiene a lungo descrivendo il dolore di Maria su Gesù morto, le lacrime della 

Maddalena, la solerzia di Giuseppe d’Arimatea ecc. Sono pagine che trasudano amore, compassione, una 

religiosità della visione e del tatto. Proprio come il nostro Compianto. 

© RIPRODUZIONE RISERVATA 

 


